A Q
28 de enero de 2026 7/3(;& Q,([ﬁa
Miércoles de la Semana III del Tiempo Ordinario
“Elogio a la sabiduria”

Sab 7,7-10.15-16

Lectura correspondiente a la memoria de Santo Tom4s de Aquino

Supliqué y se me concedié la prudencia; invoqué y vino a mi el espiritu de sabiduria. La
preferi a cetros y tronos y en su comparacidn tuve en nada la riqueza. No la equiparé a la
piedra mds preciosa, porque todo el oro a su lado es un pufiado de arena, y ante ella la
plata es como el barro. La quise mds que a la salud y a la belleza y preferi tenerla como
luz, porque su claridad no anochece. Que Dios me conceda hablar con conocimiento y tener
pensamientos dignos de sus dones, porque él es quien guia a la sabiduria y quien dirige a
los sabios. En sus manos estamos nosotros y nuestras palabras, toda prudencia y toda

habilidad préctica.

El mayor de los dones del Espiritu Santo es el de la sabidurfa. También se la denomina
como una “sabrosa sapiencia’. No se trata tanto de un conocimiento sobre las cosas
naturales —por muy valiosas que éstas sean—, ni tampoco es la experiencia a nivel prictico.
El don de sabiduria no es tampoco un desarrollado saber intelectual, por muy bueno que
éste sea. Antes bien, es la comunicacién directa del Espiritu Santo; es ver con los ojos de
Dios en una luz sobrenatural. Por eso se habla de un “conocimiento sabroso”, relacionado
a las palabras del salmo que suelen aplicarse a la Eucaristia: “Gustad y ved qué bueno es el
Senor” (Sal 34,8). Este “saborear” es un deleite espiritual de Dios mismo, y el alma estd
extasiada ante la sabidurfa divina y ante el hecho de que El le haya comunicado esta
sabidurfa.

Por eso, la lectura de hoy no se cansa de elogiar a la sabiduria, pues quien la ha degustado
una sola vez no podrd ya equipararla con cosa alguna. Y es que se ha encontrado con Dios
mismo y habiéndolo experimentado directamente, ;podrd acaso compardrselo con alguien
mds? Aqui no se trata ya de un encuentro indirecto con Dios, a través de sus creaturas; sino
que se ve a Dios en Su propia luz. Y esta luz es mds resplandeciente que mil soles, y “su
claridad no anochece” —como dice el texto.

Ahora bien, ;cémo alcanzar esta sabiduria?

En primera instancia, deberfamos tener el anhelo de conocer més profundamente a Dios,
y no contentarnos con saber algo sobre El y, por lo demis, seguir con una vida enfocada
en lo natural. ;El que ama quiere conocer al amado!

El texto habla de suplicar e invocar... Es ésta la oracién suplicante!



Una oracién suplicante es una oracién existencial, en la que ponemos todo nuestro
corazdn; una oracién en la que nos sumergimos por completo; una oracién que abarca
toda nuestra persona. Quizd lo hemos experimentado en situaciones de extrema necesidad
o cuando hemos temido por otra persona. También cuando las personas que se aman se
encuentran separadas o atraviesan una gran necesidad interior, suelen dirigirse
existencialmente al Sefior.

Tales oraciones trascienden hasta el Trono de la Santisima Trinidad y superan todo
obstdculo, porque lo mis profundo de la persona estd dirigido a Dios y su esperanza estd
puesta en Su auxilio.

Si el Senor mismo ha puesto en nosotros el espiritu de la stplica (cf. Rom 8,26b), ;podria
acaso desoir una oracién tal, cuando pide lo correcto? De alguna manera, podriamos decir
que se trata de una oracién en la que, por asi decir, se pone todo en juego y uno mismo se
rinde ante Dios.

Entonces, si un alma suplica que le sea concedida la sabiduria —como dice la lectura—, estd
implordandole a Dios el sumo bien; estd implordndole que El mismo se le dé a conocer mds
profundamente...

En el camino de seguimiento de Ciristo, al prestar atencién a las mociones del Espiritu
Santo, Dios nos va concediendo cada vez mds sabiduria. Asi, este don puede irse
desplegando y aumentando progresivamente en nuestra vida espiritual.

Hay una frase mis de este texto que vale la pena resaltar: “Que Dios me conceda hablar con
conocimiento y tener pensamientos dignos de sus dones.”

Esta cita puede aplicarse muy bien a otras situaciones. No se trata solamente de recibir los
dones de Dios, sino de emplearlos en la sabiduria divina; es decir, tal como sea digno de
esos dones.

Pensemos, por ejemplo, en la transmisién del Evangelio. Serfa paradéjico que anunciemos
el mensaje de forma agresiva e impaciente. Es evidente que la Buena Nueva debe ser
transmitida en el mismo espiritu en que el Sefior nos la confi6 a nosotros. Para ello, hace
falta una formacién interior; o, dicho en otras palabras, el Espiritu Santo debe hacernos
cada vez mas semejantes a El, para que en la evangelizacién sea El el protagonista y nuestros
defectos no obstaculicen demasiado su obra.

Entonces, el Espiritu no sélo concede los dones; sino que ademds nos ensefia cémo
emplearlos conforme a su singularidad y valor. Por eso, piddmosle al Sefior que sepamos
emplear en su Espiritu los dones que El nos ha dado, tanto los del orden natural como
sobrenatural, porque el haberlos recibido no significa automdticamente que los usemos de
forma apropiada.






